Methodik zum Umgang mit der Sunna

—5__

Die vierte Regel:

Der Qur’an ist Richter Gber alles andere, und die Sunna folgt dem
Qur’an in allem, auch wenn sie einige Regelungen fur sich allein gebracht
hat.

Unter manchen Gelehrten ist eine Diktion mit der Bedeutung verbrei-
tet, daB ,,die Sunna Uber den Qur’an richtet, der Quran jedoch nicht tber
die Sunna®, die sie einigen aus der Nachfolgergeneration der Propheten-
gefahrten (Tabiun) zuschreiben, unter ihnen der Damaszener Makhiil, so
wie sie auch Imam Ahmad ibn Hanbal und von einigen Ibn ‘Abbas zuge-
schrieben wird (siehe Saukani, Ir§ad al-Fuhil, |, 337; Zarkasi, al-Bahr
al-Mufhit, 1V, 212; Ahmad ibn Hanbal, Musnad, V, 130, Nr. 20246). Die-
se Diktion mufB auf den Verstand und das Gemiit eines Muslims schok-
kierend wirken, da sie unverstandlich, Furcht einfl6end und dunkel ist,
denn wie kann es moglich sein, daR irgendetwas der Vorrang vor dem
Qur’an gegeben wird?

Freilich sind der Quran und die Sunna beide von Allah eingegeben,
sagt doch der Erhabene: ,,...und er redet nicht aus (eigener) Neigung. Es
ist nur Offenbarung, die eingegeben wird* [Stura 53 an-Nagm 3 f.] und:
»Wahrlich, mir ist das Buch gegeben worden und ein Gleiches wie es da-
zu; wahrlich, mir ist der Qur’an gegeben worden und ein Gleiches wie er
dazu“, wer streitet jedoch ab, dal? der Quran mit Bestimmheit feststeht
(qarT at-tubit), und dald die Sunna grofitenteils, mit einigen Ausnahmen,
nur der Vermutung nach feststeht (zannz az-tubir), und daB folglich sich
die Uberlieferer bei dem, was sie Allahs Gesandtem — Allah segne ihn
und gebe ihm Heil — zugeschrieben haben, geirrt haben kdnnen?

Einige Gelehrte haben versucht, diese unverstandliche Diktion auf eine
Weise zu deuten, die sie akzeptabel macht, indem sie sagen, dal} die Sun-
na den Quran spezialisiert und darin vorkommende Allgemeinbegriffe
erlautert und im einzelnen ausfuhrt, wie Allahs Gesandter uns bspw. er-
lautert, an welcher Stelle die Hand des Diebes abgetrennt werden soll,
oder wie er die Regelungen fiir das Gebet (sa/a’) und die wohltatige Ab-
gabe (zaka") ausfilhrlich darlegt (siehe oben genannte Quellen und
Mangahil al-‘Irfan, 1, 208).

Ich glaube jedoch, daB die Diktion nicht fehlerfrei ist und wir sie nicht
verteidigen sollten. Niemand bestreitet die Beweiskraft der Sunna, noch,
dal? die Sunna den Qurian erldutert, und daf sie einige Regelungen fur
sich allein bringt, doch macht sie dies noch nicht zum Richter tber den
Qur’an. Vielmehr kénnen wir sagen:

Sowohl der Qur’an als auch die Sunna sind von Allah als Offenbarung
eingegeben, weswegen sie sich nicht widersprechen oder miteinander un-
vereinbar sind. Wenn die authentische Sunna eine Regelung fir sich al-
lein bringt oder Allgemeinbegriffe im einzelnen ausfihrt, dann bedeutet
das noch keinen Widerspruch.

Daher finden wir alle Gelehrten der Umma bekréftigen, daR der Qur’an
und die Sunna zusammen eine Autoritit darstellen, wie Imam Safi‘T sagt:



,Wisse, dal} jemand, der den Qur’an erlernt, in den Augen der Menschen
grolRes Ansehen geniel’t, jemand, der die Hadite erlernt, starke Beweis-
kraft besitzt, jemand, der die Grammatik erlernt, verehrt wird, jemand,
der die arabische Sprache erlernt, eine zarte Natur hat, und jemand, der
die Rechtswissenschaften (figh) erlernt, von edlem Rang ist.” [siehe Ibn
al-Atir, Manaqib as-Safi7, S. 139].

Das Problem besteht jedoch, wenn die offensichtlichen Aussagen von
Qur’an und Sunna im Widerspruch zueinander stehen, wobei wir bekréfti-
gen, daB es zwischen dem Qur’an und der als feststehend nachgewiesenen
Sunna mit Bestimmtheit keinen wirklichen Widerspruch geben kann, da
es zwischen den beiden Arten von Offenbarung keinen Widerspruch gibt.

Greifen wir auf die von Allahs Gesandtem erschlossene Methode der
Prophetengefahrten zuriick, dann finden wir sie bekraftigen, da der
Qur’an die Grundlage ist, zu der man zuriickkehrt, und dal er es ist, der
uber alles andere richtet. Durch ihn wird die Umma geeint, und durch ihn
werden die Meinungsverschiedenheiten aufgehoben. Vielleicht haben
einige Leute Allahs Gesandtem — Allah segne ihn und gebe ihm Heil —
irrtimlich, aus Unachtsamkeit oder vorsétzlich etwas zugeschrieben, was
er nicht gesagt hat, wohingegen es unmadglich ist, daf} jemand etwas in
Allahs Buch einfligt, verfalscht oder veréndert.

Malik ibn ‘Ubada al-Gafigt horte ‘Ugba ibn ‘Amir auf der Kanzel von
Allahs Gesandtem Hadite erzahlen, worauf Malik ibn ‘Ubada sagte: ,,Die-
ser euer Gefahrte muf wahrlich gut im Gedéchtnis bewahrt haben, oder er
ist dem Verderben ausgeliefert (ein Hinweis auf die gro3e Gefahr bei der
Uberlieferung von Haditen von Allahs Gesandtem und die Notwendig-
keit, dabei Vorsicht walten zu lassen).” ... Hierauf fuhr Malik ibn ‘Ubada
fort: ,,Das Letzte, wozu Allahs Gesandter uns verpflichtete, war, dal3 er
das Folgende sagte: ,Haltet euch an Allahs Buch, denn ihr werdet zu Leu-
ten zuriickkehren, die danach begehren, von mir berichtet zu bekommen.
Wer nun etwas versteht, der soll es berichten, doch wer etwas tiber mich
erzéhlt, was ich nicht gesagt habe, der wird einen Platz in der Holle be-
kommen, und wer etwas von mir im Gedachtnis bewahrt, der soll es be-
richten.” [Abt ‘Ubaid, Fada’il al-Qurian, S. 16 u. Ahmad ibn Hanbal,
Musnad, 1V, 334, Nr. 18182, mit als sahih eingestuftem Sanad].

Hieraus konnen wir deutlich bemerken, daR der Prophet die Umma an
Allahs Buch verwiesen hat, das die Grundlage darstellt, und hat aus
Furcht vor Irrtimern sehr davor gewarnt, von ihm zu tberliefern.

Weiterhin stellt sich die Frage, warum der Prophet — Allah segne ihn
und gebe ihm Heil — darauf bestand, dal nichts von ihm schriftlich fest-
gehalten werden sollte. So ist in Muslims Sakih mit dessen Sanad von
Abi Sa‘d al-Hudr1 Uberliefert, dal? Allahs Gesandter sagte: ,,Schreibt von
mir nichts auf, auler dem Qur’an; wer von mir etwas anderes als den
Qur’an aufschreibt, der soll es ausléschen; und berichtet (mindlich) un-
eingeschrankt von mir. ...* [Muslim, Nr. 3004].

Also wollte der Prophet fur die Muslime den Qur’an zur ma3geblichen
Quelle machen, in der sie zusammenkommen und die sie einigt und die
uber alles andere richtet, ohne dal tber sie gerichtet wird. Er erlaubte von
Anfang an nicht, die Sunna schriftlich festzuhalten, und vielleicht hat dies
zahlreiche Griinde zusétzlich zur Bekraftigung, dal der Quran die zu-
sammenfassende Grundlage und das entscheidende Wort ist. Dies diente



zur Verdeutlichung, dalR die Menschen sich beziiglich des Gesandten
Allahs irren kénnen, und es ist unmaglich, all das zu redigieren, was jeder
geschrieben hat. Er wollte nicht, dal? jemand behaupten kénnte, dafl das,
was er von Allahs Gesandtem schriftlich festgehalten hat, das uneinge-
schréankte Argument sei. Vielmehr wollte er, daf} die Sunna als Vermu-
tung feststehend (zanni ars-tubiit) sein sollte, damit der Spielraum flr
eigenstandige Bemuhungen um ein Urteil (igtihad) bestehen und der
Qur’an das ewige vereinende Buch und der entscheidende Schiedsrichter
bleiben sollte.

Dies wird auch durch ‘Umar ibn al-Hattabs — Allah habe Wohlgefallen
an ihm — Verstandnis (figh) selbst in Gegenwart des Gesandten Allahs —
Allah segne ihn und gebe ihm Heil — bekraftigt. Als dieser in seinen letz-
ten Zigen lag, sich von seiner Gemeinschaft verabschiedete, und sich die
Geféhrten bei ihm versammelt hatten, was sagte er ihnen da?

Allahs Gesandter — Allah segne ihn und gebe ihm Heil — hatte gesagt:
,Kommt her! Ich will euch etwas niederschreiben (lassen), womit ihr da-
nach nicht in die Irre gehen werdet.” Da sagte ‘Umar einwendend:
»Allahs Gesandter ist von der Krankheit mitgenommen, und ihr habt ja
den Qur’an; unsere Genige ist Allahs Buch.” Als die die Leute anfingen,
sich zu streiten, befahl Allahs Gesandter ihnen, aufzustehen und hinaus-
zugehen. [siehe Buhari, Nr. 4432 u. Muslim, Nr. 1637].

Leider machen einige Leute ‘Umar wegen dieses Standpunkts schlecht
und achten nicht auf die Tatsache, daR der Prophet — Allah segne ihn und
gebe ihm Heil — ‘Umar indirekt darin bestétigte, denn wére die Angele-
genheit ein entscheidender BeschluRR und fester Wille seitens des Gesand-
ten Allahs gewesen, hétte er ‘Umars Standpunkt nicht akzeptiert, sondern
ihn getadelt. Der Beleg in diesem Text sind ‘Umars Worte in Gegenwart
des Propheten — Allah segne ihn und gebe ihm Heil: ,lhr habt ja den
Qur’an; unsere Genige ist Allahs Buch®, d. h., so oft auch immer eine
Meinungsverschiedenheit oder ein Streit aufkommt, soll die maRgebliche
Quelle und der Schiedsrichter Allahs Buch sein.

Bezuglich dieses Verstandnisses ‘Umars, indem er die Autoritat des
grolRartigen Qur’ans als vereinende und urteilende Grundlage tber alles
andere bekraftigt, tberliefert uns ‘Abd ar-Razzaq in seinem Musannaf
(Nr. 20484) mit einwandfreiem (sahik) zu ‘Urwa ibn az-Zubair zurtckrei-
chenden Sanad, der berichtete: ,,Umar ibn al-Hattab wollte die Sunna
schriftlich festhalten, weswegen er die Geféhrten des Gesandten Allahs —
Allah segne ihn und gebe ihm Heil — in dieser Angelegenheit um Rat
fragte, worauf sie ihm nahelegten, dies zu tun. Da fing er an, Allah des-
wegen einen Monat lang um rechte Entscheidung zu bitten. SchlieRlich
erwachte er eines Morgens, nachdem Allah die Sache fur ihn beschlossen
hatte. Er sagte: ,Ich wollte die Sunna schriftlich festhalten, doch habe ich
mich an Leute erinnert, die vor euch waren und die Biicher verfal3ten und
sich dann diesen widmeten und von Allahs Buch abliel3en. Aber ich wer-
de, bei Allah, Allahs Buch keinesfalls mit etwas anderem zudecken.**
‘Urwa hatte ‘Umar zwar nicht mehr erlebt, da er zu Beginn von ‘Utmans
Kalifat geboren wurde, doch gehérte er zu seiner Zeit zu den Einwohnern
Madinas mit dem groRten Wissen, und er berichtet uns von einer Angele-
genheit, die von ‘Umar bekannt war und die von der Realitat und der Ge-
schichte bestétigt worden ist, da eine offizielle Kodifizierung der Sunna



erst zur Regierungszeit von ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Aziz (99-101 d. H. / 717-
720 n. Chr.) einsetzte.

Hier kdnnen wir bei ‘Umar dieses Verstandnis, diesen Horizont und
diesen Weitblick bemerken, als wirde er sagen: Das ewige Grundgesetz,
das Zeit und Raum und alle neu hinzukommenden Dinge umfalit und an
das das Falsche weder von vorn noch von hinten herankommt, und das zu
verstehen und danach zu handeln wir mehr bestrebt sein missen, das ist
Allahs Buch. Gewil} bedeutet dies nicht, nicht nach der Sunna zu handeln,
ihre Bedeutung herabzusetzen oder sie zuriickzuweisen. Davor modge
Allah uns bewahren, und davor nehmen wir unsere Zuflucht zu Allah!

Es ist jedoch deutlich zu erkennen, dal} sie nicht derart beurkundet ist
wie es mit dem Qur’an der Fall ist, doch behaupten danach einige Leute
Dinge, die nicht als feststehend nachgewiesen sind. Oder die Sunna ist
vielleicht dazu gekommen, um Uber besondere Geschehnisse zu entschei-
den, oder um auf ein begrenztes Problem zu antworten, und nicht, ein all-
gemeiner Schiedsrichter fur alle Umstande zu sein, wie dies deutlich aus
einigen Anworten des Gesandten Allahs hervorgeht, wie aus seiner Ent-
scheidung beziglich eines Mannes, der im Monat Ramadan mit seiner
Frau Beischlaft gehabt hatte und selbst so arm war, dal’ er keine BulRe
leisten konnte, und zu dem er sagte: ,,Gib das, was du erhalten hast, um es
als BuRleistung zu entrichten, als Spende an dich selbst.”

‘Umar — Allah habe Wohlgefallen an ihm — hatte sehr klug darin ge-
handelt, den Qur’an zur Grundlage und zum umfassenden Grundgesetz
und Richter Uber alles andere zu machen, und dazu aufzufordern, mog-
lichst wenig Berichte von Allahs Gesandtem — Allah segne ihn und gebe
ihm Heil — zu Gberliefern, aus Vorsicht und Furcht davor, man kénne Un-
richtiges Uber ihn verbreiten, und als Bekréftigung, dal3 der Quran die
hochste Autoritét darstellt.

In diesem Sinne riefen ‘Umar, ‘A’ia und andere Abi Huraira dazu auf,
weniger Hadite von Allahs Gesandtem — Allah segne ihn und gebe ihm
Heil — zu Gberliefern, was Abt Huraira dazu brachte, darauf mit den Wor-
ten zu antworten: ,,Sie sagen, dall Aba Huraira viel Uberliefert, doch bei
Allah ist dartiber Rechenschaft abzulegen. Und sie sagen: Wie kommt es,
dal? die Auswanderer (al-Muhagirin) und die Helfer (al-Ansar) nicht sol-
che Hadite Uberliefern wie die seinigen ... Hierauf erlauterte er seine
Entschuldigung dafir, daR ndmlich Allahs Gesandter ein Bittgebet um ein
gutes Geddchtnis flr ihn gesprochen hatte. [siehe Bubari, Nr. 118 und
Muslim, Nr. 2492].

Dies wird durch die obigen, von ‘Umar uberlieferten Worte bekraftigt:
»Ihr werdet zu Leuten kommen, in deren Briisten der Quran braust wie
ein Wasserkessel. ... Haltet sie nicht mit Haditen auf, so dal} ihr sie ab-
lenkt ...*

Abermals heben wir hervor, dal die Sunna eingegebene Offenbarung
ist ebenso wie der Qur’an. Sale ich in Gegenwart des Propheten — Allah
segne ihn und gebe ihm Heil — und horte von ihm unmittelbar, so hatte
ich ihm ohne Z&gern zu gehorchen und demiitig seinen Befehl entgegen-
zunehmen. Beziglich der Verpflichtung zum Gehorsam, der Befolgung
der Anweisungen, zum Handeln und der Anerkennung als Autoritat be-
steht kein Unterschied zwischen den beiden Arten von Offenbarung.



Vielmehr hangt die Angelegenheit von der Art und Weise ab, wie die
Sunna zu uns gelangt ist, da sie groftenteils nur der Vermutung nach fest-
steht (zann7 az-tubiit), und sie von Umstanden begleitet sein kann, die sie
von einem Geschehnis oder einer besonderen Regelung abhangig ma-
chen. Weiterhin kann die Sunna unmdoglich im Widerspruch zu Allahs
Buch stehen, und es ist unzuldssig, der Sunna den Vorrang vor dem
Qur’an zu geben, da urspringlich kein Widerspruch besteht. Sollte den-
noch ein Widerspruch zu finden sein, dann hat mit Bestimmtheit der
Quran den Vorrang, da er mit GewilRheit feststeht und Allah sich fir sei-
ne vollstandige Bewahrung verbdirgt hat.

Weiterhin liegt es in der unnachahmlichen Natur des Qurians, dafd er
Zeit und Raum und alle neu hinzukommenden Dinge umfafit und die Ge-
meinschaft einigt. Daher hat der Prophet — Allah segne ihn und gebe ihm
Heil — die Sunna unkodifiziert gelassen, damit das Tor zur Bemihung um
selbstandige Entscheidung (igzihad) in diesem Bereich zur Erleichterung
flr die Menschen weit gedffnet bleiben sollte.

Der Quran hat die Bedeckung (higab) der Frau zur Pflicht gemacht,
ohne Einzelheiten zu nennen, was den Menschen die Mdglichkeit eroff-
net, durch den Blick auf das zu entscheiden, was diesbeziglich in der
Sunna als authentisch oder nicht authentisch vorliegt. Der Qur’an behan-
delt die Pflichtteile der rituellen Teilwaschung (wudiz’) und diejenigen
Dinge, die sie aufheben, als Ganzes, wahrend die Sunna andere Dinge
bringt, in denen der Igtihad und die Einstufung als einwandfrei (sakih)
oder schwach (dazf) moglich ist, so dal es darin Erleichterung gibt.

Die Quellentexte aus authentischen Haditen, die bezuglich der Rechts-
bestimmungen (akkam) maRgebend sind, sind sehr wenige. Die Frage
nach der Zahl der Quellentexte fiir die Ahkam beantwortete Imam Safi<T
mit funfhundert, und die Frage nach der Zahl der Quellentexte fur die
Sunan beantworterte er ebenfalls mit flinfhundert [Ibn Katir, Mandgqib as-
Safit, S. 181]. Folglich machen die Hadite beziiglich der Ahkam mit ihren
pflichtmaRigen und ihren Sunna-Bestimmungen, die Beweiskraft haben
und maRgebend sind, nach Safits Ansicht nicht mehr als eintausend
Hadite aus.

Heute haben wir ein Problem mit Leuten, die Allahs Buch, den Qur’an,
ubergehen, vergessen oder nicht verstehen wollen oder nicht richtig ver-
stehen konnen, und im Namen der Hilfe fur die Sunna leichtfertig als
authentisch und schwach einstufen und kritisieren, so dal3 sie sowohl der
Sunna als auch der Umma eine Last auferlegen, im Gegensatz zu dem,
was Allah und Sein Gesandter gewollt haben.

Wo wir hier die Autoritat der als feststehend nachgewiesenen Sunna
bekréftigen, ist es unumgénglich, zusétzlich zum Genannten auch zwei
weitere Regeln zu bekréaftigen, tber die wir im folgenden sprechen wol-
len — wenn Allah will:

1. nicht alles zu berichten, was wir Uber Allahs Gesandten gehort
haben

2. die Sunna im Lichte des Qur’ans richtig zu verstehen, so wie auch
der Quran im Lichte der Sunna zu verstehen ist.

... Und von Allah kommt der Erfolg.

(Fortsetzung folgt — wenn Allah will)



